
 

 

 

  



 
1 

Índice: 

Introducción ................................................................................................................................................. 2 

Parte uno: La búsqueda universal ................................................................................................................ 3 

Parte dos: Fuera de lugar y de >empo ......................................................................................................... 6 

Parte tres: Deseos más intensos ................................................................................................................. 11 

Parte cuatro: Disconforme con poco y con mucho ..................................................................................... 13 

Parte cinco: Muestras del cielo ................................................................................................................... 15 

Parte seis: Manos vacías, corazones llenos ................................................................................................ 17 

Parte siete: Comamos y bebamos, que mañana moriremos ...................................................................... 20 

Conclusión .................................................................................................................................................. 23 

 



 
2 

Introducción 

¿Eres feliz?  

Esta guía trata sobre el contentamiento, pero, por lo general, voy a usar la palabra «felicidad» en su 
lugar. El contentamiento resulta más complejo de definir, pero, a fin de cuentas, es sen>rnos felices con 
nuestra situación o circunstancias. Así que déjame preguntarte: ¿eres feliz? Más específicamente, ¿eres 
feliz con tu situación de vida actual? De no serlo, supongo que es porque careces de algo que quieres o 
piensas que necesitas: un trabajo, un cónyuge, un hijo, una casa, un aumento de sueldo, un amigo. En 
caso de que sí tengas esas cosas, tal vez pienses que no son las correctas. Si tuvieses mejores versiones 
de algunas de ellas, entonces sí serías feliz.  

Ahora, déjame hacerte otra pregunta: si consiguieses todo lo que te falta (un trabajo con mejor salario, 
una casa más grande, un cónyuge amoroso, un hijo obediente, un amigo leal, lo que quieras), ¿eso 
garan(zaría tu felicidad? ¿La fórmula para la felicidad es: «tú + lo que te falta»?  

En otras palabras, ¿todo lo que bastaría para ser feliz sería un cambio en tus circunstancias?  

Bobby Jamieson, pastor, inves>gador y autor conocido por su trabajo en el ministerio pastoral y los 
escritos teológicos, señala percep>vamente que puedes sen>rte infeliz por uno de dos mo>vos: porque 
no >enes algo que quieres o —escucha esto— porque lo (enes todo y te diste cuenta de que no es 
suficiente.1  

Quiero convencerte, usando las enseñanzas del libro de Eclesiastés, de que la felicidad no es algo 
circunstancial. En par>cular, quiero ayudarte a desligar la felicidad de tus posesiones materiales. Puedes 
ser desdichado ya seas rico o pobre. También puedes ser feliz siendo rico o siendo pobre. Sin más, la 
felicidad (o la vida en general) no es algo que te ganas, sino un regalo de Dios.  

La clave para sen>rte sa>sfecho es bajar tus expecta>vas del mundo y subir tus expecta>vas en Dios.  

Primero, pensemos en por qué te sientes disconforme.  

 

 

1 Bobby Jamieson: Everything is never enough (Todo nunca es suficiente) (New York: Waterbrook), 2025, p.  



 
3 

Parte uno: La búsqueda universal 

No es de extrañar que seas infeliz y, aún menos, que busques la felicidad. Déjame explicarte por qué. El 
autor de Eclesiastés (el Maestro, como se denomina a sí mismo) quería descubrir «qué de bueno le 
encuentra el hombre a lo que hace bajo el cielo durante los contados días de su vida» (Ecl 2:3). Sin 
embargo, el Maestro no es el único que desea hallar la felicidad. Dios les ha dado a todas las personas la 
tarea de encontrar la vida o la felicidad (Ecl 1:13). Podrías pensar en esto como una búsqueda.  

Uno de los aspectos más comunes de las historias de fantasía o los mitos es la existencia de una 
búsqueda. Hay un problema que solo puede resolverse llevando a cabo una misión. Se celebra un 
concilio en Rivendel para determinar el des>no del Anillo. Elrond declara que este debe ser destruido en 
el Monte del Des>no. El pequeño Frodo se ofrece con valenfa a llevarlo, y en eso se basa el resto de la 
trilogía: una misión contra los Nazgûl y los orcos, la tentación y las pruebas hsicas, todo para salvar a la 
Tierra Media.2 

Básicamente, la primera mitad de Eclesiastés cuenta la búsqueda del Maestro. No debe destruir un anillo 
ni recuperar un tesoro perdido, pero >ene una misión mucho más importante: hallar la felicidad y el 
significado de la vida. La herramienta principal que usa el Maestro es la sabiduría. El libro de Eclesiastés 
trata sobre su intento de experimentar y luego ponderar considerar y contarnos lo que descubrió.  

Buscó la felicidad en las mismas cosas que te sientes inclinado a probar (Ecl 2:1-11). Acumuló riquezas y 
propiedades. Probó el vino, la sabiduría, la locura y el sexo. Organizó fiestas. Tuvo muchos criados. Su 
reputación y pres>gio crecieron.  

Tuvo todo lo que se te pueda ocurrir. Lo veía, lo quería y lo adquiría (Ecl 2:10). No se privó de nada. Y, 
cuando ya estaba todo hecho, observó todo lo que había logrado y se dio cuenta de que era todo 
«vanidad, un correr tras el viento» (Ecl 2:11). Podría decirse que todo era vano o carente de significado. 
En resumen, se sin>ó frustrado.  

De hecho, si estudias el texto, descubrirás que está lleno de vocabulario perteneciente a Génesis 1 y 2. 
En un mundo marcado por la muerte, la injus>cia, la opresión, la soledad, la monotonía y la tristeza, él se 
aisló en su propio paraíso. Intentó recrear el Edén sin prohibiciones como: «[P]ero del árbol del 
conocimiento del bien y del mal no deberás comer» (Gn 2:17). Sin embargo, a diferencia de Dios, que 
miró todo lo que había hecho y consideró que era muy bueno, el Maestro observó su jardín y pensó que 
era vano, un correr tras el viento.  

Nota: él tenía todo lo que probablemente deseas y más. No era suficiente. La razón por la que a menudo 
nos sen>mos tan frustrados es porque intentamos vivir Génesis 1 en un mundo de Génesis 3. Buscar la 

 

2 Si no enCendes de qué hablo, te recomiendo que leas el libro o veas la película El señor de los anillos, de J. R. R. Tolkien. 



 
4 

vida en las cosas del mundo es como intentar atrapar el viento. Apenas lo atrapas, abres tus manos y 
descubres que están tan vacías como tu corazón. La búsqueda de la vida es esquiva y fugaz, como 
intentar atrapar y aferrarse al humo.  

Entonces, ¿por qué no te sientes sa>sfecho? En cierto nivel, estás intentando buscar la felicidad, la vida, 
el sen>do y el valor en el mundo. Por lo tanto, siempre estás persiguiendo cosas que nunca consigues.   

El Maestro quiere que aprendas de su experiencia. Por supuesto que es tentador pensar que tu 
resultado será diferente. Pero la única razón por la que no llegas a la misma conclusión que él es porque 
no has tenido su misma experiencia. Para ser honesto, es probable que no estés en la cima de nada. 
Estás inclinado a pensar que finalmente serás feliz si ob>enes ese aumento, si ob>enes ese ftulo, si 
consigues esa casa, porque aún te queda mucho por ganar. El Maestro no tenía esa excusa, y por eso es 
el conejillo de indias perfecto en la búsqueda de la felicidad.  

Todas las búsquedas de tu vida pueden compararse con subir una escalera de caracol: hay gente frente a 
>, es cansador, y, debido a los giros de la escalera, no puedes ver dónde termina. Siempre hay más 
dinero que ganar, más seguidores que conseguir, más sexo que tener, tecnología más nueva que 
comprar. Sigues a quienes se encuentran delante tuyo y piensas, al igual que ellos, que pronto llegarás a 
la cima, pero esto nunca sucede.  

El Maestro no tenía este problema. Era el primero en todas las escaleras, y había tanta distancia entre él 
y el seguidor más cercano que podía ver que no estaba en absoluto más cerca del final. Podía reflexionar 
sobre su experiencia de una forma en la que pocos pueden: ¿una propiedad más hará lo que no hicieron 
las úl>mas treinta? ¿Realmente estaré sa>sfecho si hago una fiesta más? Una concubina; un sirviente 
más. Él comenzaba a ver que no le cerraban las cuentas.    

Blaise Pascal dice que esta experiencia de buscar algo que nunca puede ser alcanzado es «tan uniforme 
que debería convencernos de nuestra incapacidad de llegar al bien por nuestras fuerzas, pero el ejemplo 
nos enseña poco. […] Y así como el presente no nos sa>sface jamás, la experiencia nos seduce, y de 
desgracia en desgracia nos lleva hasta la muerte».3 

Simplemente sigues subiendo las escaleras, yendo hacia ninguna parte hasta que mueres. Como el sol, 
todos los días vuelves a tu punto de origen, sin aliento, pero sin dejar de preguntarte si has llegado a 
algún lugar (Ecl 1:5). No lo hiciste.  

Así que déjame preguntarte: si consiguieses todo lo que quieres, ¿estaría garan>zada tu felicidad?  

No. Es imposible.  

 

3 Blaise Pascal: Pensamientos, 425 [en línea], hOps://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/pensamientos--1/html/ff08eee4-
82b1-11df-acc7-002185ce6064_4.html#I_10._[Consulta: 4 sept. 2025.]  



 
5 

El Maestro lo tenía todo (todo lo que tú también deseas) y descubrió que no era suficiente.  

Preguntas para reflexionar: 

1. ¿Alguna vez conseguiste algo que realmente deseabas y te diste cuenta de que no era suficiente? 
¿Cómo te sen>ste?  

2. ¿Cómo es para > cul>var el contentamiento en esta etapa de tu vida?  

 



 
6 

Parte dos: Fuera de lugar y de ;empo 

Entonces, es claro que Dios nos ha asignado esta búsqueda universal de la felicidad, pero ¿cómo? 
Personalmente, no recuerdo haberme sentado con el Departamento de Recursos Humanos del cielo 
para acceder a realizar este trabajo.  

Dios nos ha programado para esto. Así nos creó.  

Luego de recitar un poema sobre las épocas de la vida (popularizado por su uso en funerales y la canción 
Turn! Turn! Turn! de The Byrds), el Maestro explica por qué nos resulta tan frustrante la vida en el 
>empo.  

Primero, repite que Dios le ha dado al género humano esta tarea (la de hallar algo bueno para hacer) 
para abrumarlo con ella (Ecl 3:10). Es una tarea intrínsecamente frustrante porque, como lo demuestra 
en su listado de «>empos», la vida comienza con el nacimiento y termina con la muerte. Más allá de eso, 
todo lo que se encuentre en medio se siente como una oscilación entre estos dos. La vida consiste en 
plantar y cosechar, matar y sanar, destruir y construir, llorar y reír, estar de luto y bailar, abrazarse y 
apartarse, entre otras cosas (Ecl 3:1-8).  

Todos queremos una vida llena de risas y baile. Sin embargo, la vida se trata más bien de bailar con quien 
amas en tu boda, y luego llorar cuando esa persona fallezca.  

Este mundo quebrantado empeora nuestra sensación de insa>sfacción. Se nos arrebatan las cosas que 
pensamos que necesitamos para ser felices. Sin importar cuánto lo intentemos, no podemos impedir 
que nos las quiten (Ecl 3:14).  

Por supuesto, esta es la razón por la cual Jesús nos dice que no acumulemos tesoros en la >erra, donde 
la polilla y el óxido los destruyen, y los ladrones se meten a robar; más bien, debemos acumularlos en el 
cielo (Mt 6:19-20). La frustración que sen>mos cuando perdemos algo nos debe dejar una enseñanza 
sobre el mundo y sobre nosotros mismos. A mi bolígrafo no le importa si lo estoy usando, si lo dejo en un 
cajón con otros bolígrafos, si lo pierdo o si lo encuentro. Pero a > sí te importa. Hay algo diferente en la 
forma en la que Dios te ha creado.  

Luego de exponer el poema sobre que hay un >empo para todo y de reiterar la búsqueda universal de la 
vida que lleva a cabo el ser humano, el Maestro finalmente habla del porqué: el «>empo» dentro de 
nosotros:  

Dios también «puso en la mente humana la noción de eternidad» (Ecl 3:11).  

Dios te hizo diferente. Esto te dis>ngue de todo lo que te rodea.  



 
7 

Hay una escena icónica en El rey león luego de que Nala confronta a Simba por su falta de 
responsabilidad con su pueblo. Simba experimenta una crisis existencial mientras lidia con la culpa por la 
muerte de su padre, la confusión en cuanto a su iden>dad y la responsabilidad que >ene con su pueblo.  

Mufasa se le aparece a Simba en las nubes y le dice a su hijo (intenta leer esto con la voz de James Earl 
Jones):  

Simba, me has olvidado. Olvidaste quién eres, y así me olvidaste a mí. Ve en tu interior, Simba. Eres más 
de lo que eres ahora. Toma tu lugar en el ciclo de la vida. Recuerda quién eres. Tú eres mi hijo, el rey 
verdadero. Recuerda quién eres. Recuérdalo.  

Mufasa le pide a Simba que observe en su interior y su pasado para entender su presente. Hay una 
discrepancia entre quién y qué es Simba y su modo de vivir. Si él mira hacia adentro y hacia atrás, notará 
que esto es cierto.  

¿Sabes cuántos leones en la historia del mundo han mirado a las estrellas con angus>a existencial? 
¿Cuántas suricatas han reflexionado sobre quiénes son? ¿Cuántos jabalíes tuvieron que recordar su 
iden>dad?  

Ni uno solo.  

¿Sabes cuántos adultos sanos se han preguntado por el significado de la vida? ¿Cuántos de nosotros nos 
hemos cues>onado cuál es el sen>do de todo esto? ¿Cuántos pensaron por qué están aquí? ¿Cuántos se 
preguntaron qué pasa después de la muerte?  

¿Sabes cuántas culturas en la historia han intentado responder preguntas sobre el significado de la vida? 
Preguntas como: ¿Por qué estamos aquí? ¿Hacia dónde vamos? ¿Por qué las cosas no son como 
deberían ser? ¿Cómo se solucionarán las cosas? ¿Se solucionarán? 

El género humano gime colec>vamente por su miseria en la Tierra. Sabe que fue hecho para más de lo 
que el mundo puede ofrecer.  

Verás, todas las criaturas viven dentro de un >empo. Puedes medir la existencia de una roca en términos 
de >empo. Puedes medir la vida de una planta en términos de >empo. Puedes medir la vida de un perro 
en términos de >empo. Todas las cosas creadas están sujetas al >empo, pero el caso de los seres 
humanos es único porque, de un extraño modo, el >empo fue «puesto» en nosotros.  

El único ser vivo en el planeta que se siente disconforme es el ser humano, porque Dios nos creó para 
más de lo que tenemos actualmente. El perro se conforma con su hueso, y la planta con la luz. Sin 
embargo, fuimos hechos para más de lo que las cosas materiales nos pueden ofrecer.  

Tu búsqueda constante de la felicidad que nunca se alcanza (la mirada hacia tu interior) debería llevarte 
a darte cuenta (luego de mirar hacia atrás) que fuimos hechos para más.  



 
8 

Pascal escribió que nuestra incapacidad de sa>sfacernos con las cosas que nos rodean nos debería llevar 
a la conclusión de que «ha habido antaño en el hombre una verdadera felicidad, de la que no le queda 
ahora sino la señal y la huella vacía y que trata inú>lmente de rellenar con todo lo que le rodea […] pero 
que son, sin embargo, también incapaces, porque la sima infinita no puede llenarse más que por un 
objeto infinito e inmutable, es decir, por Dios mismo».4 

Intentar sa>sfacerse con otro aumento de sueldo, una casa diferente o más seguidores en las redes 
sociales es como intentar alcanzar el infinito sumando unos (o, mejor aún, ceros). Las cuentas no 
cuadran. 

Si eres infeliz, probablemente es porque piensas que te falta algo. Lo que te falta es algo que no puedes 
conseguir obteniendo más de lo que hay en el mundo. La muerte se asegurará de arrebatártelo todo, 
para empezar. Fuiste hecho para Dios, y tu corazón lo sabe.  

Dios puso la eternidad en tu corazón. Es el conocimiento de Dios, pero más bien como un recuerdo. 
Podríamos compararla con la nostalgia. Estoy seguro de que recuerdas cuando eras niño e ibas a la casa 
de tus abuelos, de tus primos o de un amigo. Era diver>do al principio, pero al pasar el >empo, 
comenzabas a notar las diferencias familiares y culturales. Las escenas, los sonidos, los olores y las 
costumbres te hacían sen>r como un extraño. Pensabas: «Esto es algo que hacemos diferente en casa». 
«Así no es en casa». Cada diferencia te alejaba de donde estabas y te hacía pensar en tu hogar.  

Eso es algo que Dios hace con los >empos de la vida que el Maestro nos muestra en el poema (el de 
morir, el de cosechar, el de estar de luto, el de llorar, el de perder, el de apartarse, el de odiar, el de la 
guerra). Las etapas nega>vas o desfavorables >enen como obje>vo, en cierto sen>do, que te sientas 
insa>sfecho con las cosas terrenales, nostálgico. Nuestro problema es que cuando pasamos por estas 
etapas, solemos buscar aún más las cosas de la >erra. Nos esforzamos más para intentar que los regalos 
de Dios hagan lo que son incapaces de hacer. Aun así, se supone que estos momentos deberían 
enseñarte lo opuesto. Cada encuentro con la muerte, cada desarraigo, cada vez que debas lamentarte y 
llorar, cada vez que te sientas apartado u odiado, todo eso debe alejar tu corazón de este lugar: «Así no 
es en casa». Y las etapas favorables ―la vida, las risas, los bailes, el amor, la construcción, los abrazos y la 
paz― le recuerdan a tu corazón: «Me siento como en casa».  

Este sen>miento dual de lo que no se siente bien y lo que sí, pero aun así nunca poder alcanzarlo, suele 
ser asociado a la nostalgia tanto por los pensadores cris>anos como los no cris>anos. Es decir, el 
sen>miento de que fuimos hechos para más y de casi poder recordarlo, pero no alcanzarlo, es tan 
universal que hasta existe un término para describirlo.  

 

4 Blaise Pascal: Pensamientos, 425 [en línea], hOps://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/pensamientos--1/html/ff08eee4-
82b1-11df-acc7-002185ce6064_4.html#I_10._[Consulta: 4 sept. 2025.]  

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/pensamientos--1/html/ff08eee4-82b1-11df-acc7-002185ce6064_4.html#I_10._%5BConsulta:4sept.2025.%5D
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/pensamientos--1/html/ff08eee4-82b1-11df-acc7-002185ce6064_4.html#I_10._%5BConsulta:4sept.2025.%5D


 
9 

C. S. Lewis lo explica así:  

Aparentemente, pues, nuestra eterna nostalgia, nuestro deseo de que se nos reúna en el 
universo con algo de lo que ahora nos sen>mos arrancados, de estar en el lado interior de 
alguna puerta que siempre hemos observado desde el exterior, no es una simple fantasía 
neuró>ca, sino el indicador más verdadero de nuestra situación real. Y que al fin se nos 
convoque adentro sería tanto una gloria y un honor superiores a nuestros méritos como también 
la sanación de ese viejo dolor.5  

Fuiste hecho para ser feliz. Tu corazón lo sabe y casi puede recordarlo. El problema es que buscas la 
felicidad en el lugar incorrecto.  

Por lo tanto, lo que necesitamos no es un cambio en nuestras circunstancias (normalmente no, en todo 
caso), sino un cambio de perspec>va. Los regalos temporales de Dios no pueden brindarte la paz 
permanente que tu corazón anhela. Su propósito es que, mientras viajas a casa, puedas disfrutarlos por 
lo que son y nada más.  

El primer paso para sentirse satisfecho es bajar tus expectativas sobre lo que el mundo puede hacer por ti.  

Imagina a dos personas que construyen cas>llos de arena. Una piensa que será su casa de verdad. 
Puedes imaginar su determinación, el sudor en su frente, la ansiedad, el enojo, los ataques cada vez que 
el viento, una ola o un niño tumban su cas>llo.  

Si lo vieras, probablemente te reirías o harías muecas. Analizarías la situación con sabiduría. Eligió 
medios tontos (un cas>llo de arena) para llevar a cabo un buen fin (una casa).  

El otro hombre >ene las mismas circunstancias: la misma arena, el agua, el viento y las olas. Sin 
embargo, >ene perspec>va. En>ende que el cas>llo de arena es temporal. No lo necesita para vivir. Por 
tanto, con su pala en una mano y una bebida en la otra (Ecl 9:7), lo construye con sus niños, sabiendo 
que no durará, pero disfrutándolo por lo que es.  

Nuevamente, Jesús nos dice:  

«No acumulen para sí tesoros en la >erra, donde la polilla y el óxido destruyen, y donde los 
ladrones se meten a robar. Más bien, acumulen para sí tesoros en el cielo, donde ni la polilla ni el 
óxido carcomen, ni los ladrones se meten a robar. Porque donde esté tu tesoro, allí estará 
también tu corazón» (Mt 6:19-21). 

El Señor añade a estas instrucciones:  

 

5 C.S. Lewis: The Weight of Glory (El peso de la gloria) (Nashville, Tennessee: Harper Collins Español), 2016, p. 29. 



 
10 

«Nadie puede servir a dos señores, pues menospreciará a uno y amará al otro o querrá mucho a 
uno y despreciará al otro. Ustedes no pueden servir a la vez a Dios y a las riquezas» (Mt 6:24). 

Muchas veces, nuestra disconformidad >ene sus orígenes en el amor al dinero, porque esperamos que 
nos dé lo que solo Dios nos puede dar. Cristo nos advierte que no podemos servir a ambos. Pienso que 
parte de lo que el Maestro quiere enseñar sobre las riquezas es que no puedes ser servido por ambos. 
Solo uno puede ofrecerte protección, seguridad, paz, vida y alegría: el dinero o Dios. Uno ofrece oro 
falso; el otro, riqueza eterna.   

Preguntas para reflexionar: 

1. ¿Qué separa al humano del resto del mundo en cuanto al >empo?  

2. ¿Qué nos dice nuestra nostalgia sobre para quién o para qué fuimos hechos?  

3. ¿De qué manera nuestras expecta>vas altas del mundo nos hacen fracasar?  

 

 



 
11 

Parte tres: Deseos más intensos 

¿Cómo pudo el Maestro acumular propiedades, jardines, sirvientes, concubinas, ar>stas, reputación y 
más? Una palabra: dinero. Gran parte de nuestra insa>sfacción se relaciona con cues>ones económicas. 
Queremos más, y pensamos que con eso bastará.  

El problema es, como ya hemos visto, que las cosas finitas no pueden llenar un vacío infinito.  

El Maestro confronta este problema en los capítulos 5 y 6.  

«Quien ama el dinero, de dinero no se sacia. Quien ama las riquezas nunca >ene suficiente. ¡También 
esto es vanidad!» (Ecl 5:10). 

«Mucho trabaja el hombre para comer,  pero nunca se sacia» (Ecl 6:7). 

Estoy seguro de que conoces la sensación de estar muy hambriento, y el alivio y la sa>sfacción que llegan 
una vez que comes.  

Sientes ape>to por defecto. No solo ape>to de dinero, o, más bien, de las cosas que el dinero te da. 
Esencialmente, >enes ape>to de felicidad, paz, permanencia y valor: en una palabra, de vida.  

A diferencia de cuando >enes hambre y te sa>sfaces con comida, la persona que busca que el dinero o 
las riquezas hagan lo que solo Dios puede hacer nunca se siente sa>sfecha. Intentar sa>sfacer tu corazón 
con ganancias es como perseguir el viento e intentar llenarte con lo que has atrapado. Por muchas 
bocanadas de aire que ingieras, nunca te saciarás.  

El dinero ve el agujero en tu corazón y te dice: «Puedo llenarlo. Solo debes perseguirme». Pero esta es 
una falsa promesa.  

Tengo una hija de cuatro años. A menudo le pregunta a sus tres hermanos mayores y a sus padres: 
«¿Hoy es mañana?». Nos divierte mucho. A los niños les encanta responderle: «No».  

He intentado todo para explicarle que hoy no es mañana, que eso es imposible. Con cada una de 
nuestras respuestas y reprimendas se enoja aún más. «¡NO!, ¿HOY ES MAÑANA?». En>endo por qué se 
siente así. Se fue a dormir con una promesa en la cabeza, por ejemplo, «Mañana iremos a la piscina». 
Por lo tanto, se despierta para preguntarnos: «¿Ya es mañana?». Lo que quiere decir es: «¿Ya es hora de 
que se cumpla la promesa?». Cuando le decimos que todavía no es mañana, lo que oye es que estamos 
posponiendo lo que le prome>mos.  

La riqueza te hace la misma promesa todos los días: si me persigues, mañana te haré feliz. El problema 
es que siempre pospone esta promesa. Comenzarás a pensar que necesitas un aumento más para sen>r 
alegría. Necesitas un poco más en tu cuenta de jubilación para sen>rte seguro. Necesitas un fondo de 
emergencias mayor para estar en paz.  



 
12 

Intentar sen>rse sa>sfecho con el dinero es como salir a caminar y tratar de llegar hasta el horizonte, 
pero este se mueve constantemente. Lo sigues persiguiendo, pero te das cuenta de que es como 
perseguir el viento.   

No importa si por año ganas 50 000 o 50 millones. No importa cuál sea tu can>dad inicial o tu potencial 
de crecimiento monetario: si el dinero es tu obje>vo, nunca serás feliz. De una forma muy material y 
tangible, estás intentando sumar para llegar a infinito. No puedes conseguir suficientes dólares como 
para llenar el infinito en tu corazón, de hecho, lo estás vaciando.  

Este es el problema con la codicia. No es solo que el dinero no te sa>sface, sino que de hecho aumenta 
tu ape>to. Perseguir el dinero, pensar que te llenará, es como beber agua de mar. Solamente te da más 
sed. Te deshidrata aún más. También podrías compararlo con una adicción a las drogas: necesitas más 
para sen>rte como te senfas con una can>dad menor antes. Si vives por una bonificación, pero la de 
este año es la mitad que la del año anterior, este beneficio se siente como una pérdida. Pocas personas 
bajan sus estándares de vida con alegría. La codicia >ene un efecto agotador sobre el alma.  

Ni el dinero ni las cosas que puedes comprar con él pueden garan>zarte la felicidad, porque la felicidad 
no está a la venta. Es un regalo.  

Preguntas para reflexionar: 

1. ¿De qué manera el dinero te engaña para que pienses que si consigues más, tus problemas 
desaparecerán?  

2. ¿Cómo cambia tu perspec>va al saber que la felicidad es un regalo, no un derecho?  

 

 

 



 
13 

Parte cuatro: Disconforme con poco y con mucho 

En los capítulos 5 y 6, el Maestro cuenta la historia de un hombre que lo tenía todo pero aun así era 
desdichado (Ecl 5:10). Su riqueza atraía a las personas equivocadas (Ecl 5:11). Sus posesiones le 
producían ansiedad (Ecl 5:12). No podía dormir (Ecl 5:12). No tenía amigos (Ecl 4:7). Lo más irónico de 
todo es que no tenía lo que pensaba que podía comprar con dinero: felicidad.  

Sin embargo, este hombre no tenía solo dinero; tenía el sueño del An>guo Testamento: incrementar su 
riqueza, tener hijos y vivir una larga vida (Ecl 6:3). Sin embargo, no estaba sa>sfecho.  

Will Smith, ganador de premios Grammy y Óscar, recientemente dio una entrevista donde no habló de 
tocar fondo, sino de un lugar al que llamó «la cima del acan>lado». Según él, «cuando llegas tan alto te 
das cuenta […] de que literalmente ninguna cosa puede hacerte feliz […]. Puedes llegar al final del 
mundo material. Llegas al final del dinero. Llegas al final del sexo. Llegas al final de la fama. Tienes todo 
[…]. Es entonces cuando caes del acan>lado hacia el abismo […] y la vida pierde toda la capacidad de 
sostenerte y complacerte».  

Es posible tenerlo todo y descubrir que no es suficiente. Eso fue lo que le sucedió al Maestro, y algo 
similar pareció sucederle a Will Smith.  

«Si un hombre >ene cien hijos y vive muchos años, no importa cuánto viva, si no se ha saciado de las 
cosas buenas ni llega a recibir sepultura, yo digo que un abor>vo es mejor que él» (Ecl 6:3). 

La vida de este hombre es, de algún modo, peor que la muerte. El actor Mel Gibson tenía razón cuando, 
interpretando a William Wallace, dijo: «Todos los hombres mueren, pero no todos los hombres 
realmente viven». Puedes estar vivo y no vivir de verdad. Este hombre, desde la perspec>va del mundo, 
lo >ene todo para vivir, pero aun así está muerto por dentro.  

No se senfa sa>sfecho con todo lo que tenía. Luego, perdió todo su dinero en un mal negocio (Ecl 5:14; 
6:12). Ahora, no se siente sa>sfecho con lo poco que >ene. Tocó fondo.  

«Tal como salió del vientre de su madre, así se irá: desnudo como vino al mundo y sin llevarse el fruto de 
tanto trabajo. […] Toda su vida come en >nieblas, en medio de muchas moles>as, enfermedades y 
enojos» (Ecl 5:15-17). 

Come solo en la oscuridad; no quiere encender su vela porque está guardando el aceite que le queda. 
Puedes imaginarlo. A pesar de que está bajo el sol, vive en la oscuridad, an>cipando la tumba a la que irá 
a parar.  

El Maestro nos muestra la tragedia doble que implica buscar la felicidad a través del dinero. Te sientes 
deplorable cuando lo ganas y deplorable cuando lo pierdes. Cuando >enes dinero, te sientes mal porque 
estás ansioso, no puedes dormir, no >enes amigos, siempre buscas algo más, pero nunca lo consigues. 
Cuando lo pierdes, también te sientes desdichado. La ironía es que el hombre que lo perdió todo 



 
14 

tampoco era feliz cuando era rico, porque las posesiones materiales no son un requisito para la alegría. 
Sin embargo, ya que ató su felicidad a las cosas materiales, ahora que es pobre es incluso más infeliz.  

Nota: no solo sucede que las riquezas no pueden comprar la felicidad, sino que el amor por ellas te 
quitará la poca felicidad que puedas haber tenido.  

¿Cuál es la solución? 

El Maestro nos dice:  

«Mejor un puñado de tranquilidad,  que dos de fa>ga y de correr tras el viento» (Ecl 4:6). 

Esta es la versión de Eclesiastés del refrán: «Más vale un pájaro en mano que cien volando». Es mejor 
contentarse con lo que tenemos en una mano que buscar lo que no tenemos con ambas y garan>zar la 
pérdida de lo que realmente necesitas: descansar.  

Para ser claro, el problema no es el dinero en sí, sino el amor al dinero. Es pensar que el dinero hará por 
> lo que solo Dios puede hacer. El amor por el dinero suele ser la raíz de nuestra disconformidad, porque 
promete cumplirnos todos los deseos, pero no puede hacerlo.  

Es mejor estar sa>sfecho con lo que >enes (lo que Dios te ha dado) para poder experimentar lo que 
realmente quieres y necesitas: la felicidad.  

Entonces, la clave para sen>rnos sa>sfechos se divide en dos partes: pensar bien sobre las cosas que 
>enes (y las que no >enes) y tener una buena relación con quien te las da.  

La alegría no es algo que puedas ganarte si te esfuerzas más. Es un regalo de Dios, disponible para > 
ahora mismo.  

Preguntas para reflexionar: 

1. ¿Qué es el «todo» que te ves tentado a buscar de este mundo? ¿Qué crees que finalmente te haría 
feliz?  

2. ¿De qué manera el no estar sa>sfecho con todo te garan>za que no estarás sa>sfecho con nada?  

 

 

 



 
15 

Parte cinco: Muestras del cielo 

En contraposición al hombre que lo tenía todo (y era infeliz) y luego lo perdió (y seguía siendo igual de 
infeliz), el Maestro nos cuenta sobre un hombre al que Dios concedió «abundancia y riquezas» y «comer 
de ellas, así como tomar su parte y disfrutar de sus afanes» (Ecl 5:19).  

Observa que las riquezas y la abundancia no necesariamente implican felicidad y descanso (por lo cual 
podemos estar sa>sfechos o insa>sfechos sin importar qué tanto poseamos). Dios debe darnos alegría.  

De hecho, Dios nos da regalos por la misma razón por la que los padres hacen regalos: para darle alegría 
a sus hijos.  

«[Y] sé también que es un don de Dios que el hombre coma o beba y disfrute de todos sus afanes (Ecl 
3:13)».  

El problema llega cuando no estamos sa>sfechos con lo que Dios nos da (Ecl 6:3, 7).  

Puede que suene redundante, pero vale la pena que lo repita: no importan tus circunstancias, sino tu 
perspec>va. La clave para estar sa>sfecho o feliz es bajar tus expecta>vas del mundo y subir tus 
expecta>vas en Dios.  

Si buscas que la abundancia, las riquezas, la comida, la bebida, los amigos, el trabajo y el vino hagan lo 
que solo Dios puede hacer, serás infeliz. Si los aceptas por lo que son y nada más, podrás disfrutarlos.  

Mi esposa y yo tenemos cuatro hijos, así que hacemos la mayoría de las compras en el único lugar que 
puede abastecer nuestra alacena y nuestro refrigerador de forma razonable estos días: Costco (si no lo 
conoces, es una >enda con seguidores incondicionales por sus productos de alta calidad, arfculos al por 
mayor y buenos precios). Una de las mejores cosas de Costco son sus muestras gra>s.  

Imagina que estás en Costco, haciendo la fila para recibir una muestra. Ahora, imagina que quien está 
frente a > la come (una décima parte de una pizza cocinada en un microondas) y comienza a gritarle 
frené>camente a la persona de las muestras: 

«¡TODAVÍA TENGO HAMBRE!» 

«¡TODAVÍA TENGO HAMBRE, Y ESTA PIZZA ES TERRIBLE!»  

Al igual que con el ingenuo en la playa con su cas>llo de arena, observas esta situación con sabiduría o 
perspec>va. Sabes que las muestras gra>s no están hechas para sa>sfacerte. Esa no era la promesa. Son 
solo pequeños regalos.  

Si comes un mordisco de bagel en Costco pensando que sería una pizza completa de Una Pizza 
Napoletana en Nueva York, te decepcionarás. Te sen>rás frustrado, disconforme.  



 
16 

Es así como el Maestro ve nuestros esfuerzos de hallar seguridad, valor, paz, permanencia, vida y alegría 
en el dinero, el trabajo, la reputación, los seguidores, el sexo, la nueva tecnología, el conocimiento, los 
caprichos, y más. Nos sen>mos frustrados, sin entender que las muestras no están hechas para 
sa>sfacernos. Deben ser recibidas por lo que son y nada más: pequeños regalos del cielo para que 
disfrutemos de camino a casa. 

¿En qué áreas de tu vida te sientes disconforme? Detrás de tu disconformidad, está la creencia (o la 
men>ra) de que tener un regalo material puede darte lo que crees que Dios no puede. ¿Acaso la historia 
y la Palabra de Dios no te enseñan algo diferente? Las cosas no te darán sa>sfacción. Solo Dios puede 
hacerlo.  

¿De qué maneras estás intentando conver>r los regalos del cielo en más de lo que realmente son?  

Lo que sucede con las muestras es que son solo eso: una muestra de algo más grande y mejor. Si te 
gusta, puedes ir a buscar más. Si la porción de pizza te abre el ape>to, puedes comprar la caja.  

El punto de los regalos es que podamos disfrutarlos por lo que son y que podamos levantar nuestra 
mirada hacia quien nos los da, el Padre que creó las lumbreras celestes (St 1:17).  

Preguntas para reflexionar: 

1. ¿Por qué es un problema atar nuestra felicidad a las circunstancias y no a nuestra perspec>va?  

2. Si los regalos no >enen como obje>vo reemplazar a Dios, ¿para qué sirven? ¿Cómo deberíamos 
pensar acerca de ellos?  

 

 

 



 
17 

Parte seis: Manos vacías, corazones llenos  

Parte de la responsabilidad del Maestro es ofrecerte un nuevo horizonte para tu vida. Por más increíble 
que parezca, este es la muerte. La muerte y el juicio de Dios, para ser más preciso (Ecl 11:8-9). Está 
tratando de hacer que te des cuenta de que vas a morir, y pronto. Tu >empo aquí es como el humo que 
queda luego de que apagas una vela.  

Una de sus estrategias para ayudarte a afrontar la muerte consiste en hacer que dejes de distraerte (con 
el dinero, el entretenimiento, el trabajo, etcétera). Le quita el velo a todas las cosas que usamos para 
aislarnos de nuestra inminente cita con la muerte, para que podamos ser sabios de por vida.  

Si estás familiarizado con las lecturas sobre la sabiduría (el libro de Proverbios, específicamente), sabrás 
que intentan cau>varte con el orden y la sabiduría de Dios. Lo que irrita al autor de Eclesiastés son las 
excepciones. La carrera no la ganan los más veloces, ni ganan la batalla los más valientes, tampoco los 
sabios >enen qué comer, no ob>enen el aumento quienes lo merecen, no les llega la muerte a los 
malvados, y así sucesivamente (Ecl 9:11). La vida no >ene sen>do ni se siente justa. Y para coronar lo 
absurda que es la vida, esta termina con la muerte. No importa si eres rico o pobre, sabio o ingenuo, 
malvado o justo —todos vamos a morir (Ecl 9:2-3). La muerte nos iguala.  

«Los seres humanos terminan igual que los animales; el des>no de ambos es el mismo, pues 
unos y otros mueren por igual, y el aliento de vida es el mismo para todos, así que el hombre no 
es superior a los animales. Realmente, todo es vanidad y todo va hacia el mismo lugar. Todo 
surgió del polvo y al polvo todo volverá» (Ecl 3:19-20). 

La muerte no dis>ngue entre pecadores y santos: arrebata todo y a todos. Algo de eso no se siente bien. 
Aunque, por supuesto, los cris>anos entendemos que es justo. La muerte es la paga del pecado (Rm 
6:23). El pecado es el acto de disconformidad por excelencia. Adán pensó que podía ser como Dios, y 
ahora el hombre muere como los perros.  

La maravillosa no>cia del evangelio, por supuesto, es que Dios se humilló y se hizo hombre. Como si esto 
fuera poco, fue obediente hasta llegar al punto de morir en la cruz. Al hacer esto, sufrió por los pecados 
de su pueblo, muriendo para que ellos puedan vivir.  

Así, la muerte se convierte en los cris>anos no en algo a lo que temer, sino en la puerta hacia una vida 
mejor y en una maestra para nosotros. La muerte >ene al menos dos lecciones importantes que 
enseñarnos para guiarnos hacia el contentamiento.  

«En primer lugar, la muerte te arrebatará todo. Morirás tan pobre como naciste. Desnudo viniste y 
desnudo te irás» (Ecl 5:15). 

El libro de Eclesiastés empieza diciendo:  

«Estas son las palabras del Maestro, hijo de David, rey en Jerusalén. 



 
18 

Vanidad de vanidades —dice el Maestro—, 

vanidad de vanidades, ¡todo es vanidad!  

¿Qué provecho saca la gente 

de tanto afanarse bajo el sol?» (Ecl 1:1-3).  

La pregunta del Maestro es retórica, lo que hace la respuesta tan dolorosa como obvia. ¿Qué podemos 
ganar bajo el sol? Nada.  

No podemos ganar aquí porque el mundo no nos podrá sa>sfacer mientras estemos en él, y la muerte se 
asegurará de que no tengamos ganancias al final. Cuando todo se termine, la muerte pondrá todas 
nuestras cuentas en cero. Todo lo que hayamos acumulado nos habrá sido arrebatado (Ecl 2:21; Mt 
21:43). 

Esta es la primera lección de la muerte. Si las cosas que acumulas en la >erra no evitarán que mueras y 
te serán quitadas cuando lo hagas, tampoco podrán darte vida. Una casa más bonita, un auto más 
nuevo, un trabajo con mejor salario: ninguna de estas cosas puede extender tu vida (cuan>ta>vamente) 
ni garan>zar que vivas antes de tu muerte (cualita>vamente).  

Cristo da este mensaje en Juan capítulo 6:  

Les aseguro que ustedes me buscan no porque han visto señales, sino porque comieron pan 
hasta llenarse. Trabajen, pero no por la comida que es perecedera, sino por la que permanece 
para vida eterna, la cual les dará el Hijo del hombre […]. —Señor —le pidieron—, danos siempre 
ese pan.  —Yo soy el pan de vida —declaró Jesús—. El que a mí viene nunca pasará hambre y el 
que en mí cree nunca más volverá a tener sed. […] Porque la voluntad de mi Padre es que todo el 
que ve al Hijo y crea en Él tenga vida eterna, y yo lo resucitaré en el día final (Jn 6:26-40). 

Luego de ver a Cristo mul>plicar los panes y los peces para alimentar a más de cinco mil, la mul>tud lo 
siguió. No comprendieron el sen>do del signo (la muestra), solo querían llenar sus estómagos. Cristo 
tenía un regalo mejor en mente: Él mismo, el pan del cielo que te saciará para siempre y garan>zará tu 
victoria sobre la muerte. Eso es algo que ninguna hogaza de pan podrá hacer. Es algo que ningún ftulo, 
ningún salario, ningunas vacaciones y ningún par de zapatos podrá lograr. Cristo ofrece vida, vida eterna, 
sí, la vida feliz, como un regalo. Esto significa que no es algo que debamos ganarnos, simplemente 
recibirlo de Él. También significa que es algo que la muerte no nos puede quitar. De hecho, los cris>anos 
ven a la muerte como una ganancia, porque así llegan a Cristo (Flp 1:21).  

Los panes que mul>plicó Cristo tenían un efecto doble. Tenían como propósito que la mul>tud disfrutara 
del pan, pero también que levantaran sus miradas hacia el Pan del cielo, Jesucristo. 

Las enseñanzas del Nuevo Testamento a menudo nos invitan a levantar nuestra mirada de los regalos 
para observar a quién se los da:  



 
19 

Así que no se preocupen diciendo: «¿Qué comeremos?», o «¿Qué beberemos?» o «¿Con qué 
nos ves>remos?». Los paganos andan tras todas estas cosas, pero su Padre celes>al sabe que 
ustedes las necesitan. Más bien, busquen primeramente el reino de Dios y su jus>cia, entonces 
todas estas cosas les serán añadidas. Por lo tanto, no se preocupen por el mañana, el cual tendrá 
sus propios afanes. Cada día >ene ya sus problemas (Mt 6:31-34). 

 
Observa que hay un cierto efecto rebote. Cuando te enfocas menos en las cosas que crees que necesitas 
(aquí son necesidades vitales como la comida y la ropa, pero podemos expandir la lista basándonos en el 
principio) y buscas la provisión de Dios, obtenemos algo mejor: a Dios mismo. Ya que Dios es un buen 
Padre, también obtenemos aquellas cosas que necesitamos (y, a menudo, muchísimo más).  

Cuando subes tus expecta>vas en Dios, cuando hallas tu sa>sfacción en Cristo, cuando acumulas tesoros 
en el cielo, estarás sa>sfecho con las cosas de la >erra porque no las necesitas. Ya >enes la vida, la paz, la 
seguridad, la permanencia y la alegría que deseas. Por lo tanto, eres libre de disfrutar los regalos de Dios 
por lo que son y nada más.  

Preguntas para reflexionar:  

1. Cuéntale a tu mentor sobre una ocasión en la que te hayas dado cuenta de que solamente Jesús es 
mejor que todo lo que el mundo >ene para ofrecer.  

2. ¿De qué manera la certeza de la muerte y la promesa de la vida eterna cambia tu perspec>va sobre 
acumular cada vez más posesiones materiales?  



 
20 

Parte siete: Comamos y bebamos, que mañana moriremos 

Una vez que tus expecta>vas están correctamente ajustadas tanto en Dios como en sus regalos, podrás 
disfrutar y contentarte con tu situación y tus cosas en la vida.  

La segunda lección que la muerte quiere enseñarte es que disfrutes el presente. No el mañana, sino el 
hoy.  

Qué pena sería que pases toda tu vida disconforme, esperando el futuro, cuando puedes ser feliz de una 
vez por todas.  
Fuiste hecho para mucho más de lo que estás experimentando en este mundo (>enes la eternidad en tu 
corazón), por esto, estarás inclinado a intentar encontrar el Edén ahora, no en Dios, sino en sus regalos. 
Ya que ninguno de estos regalos puede darte lo que quieres, pensarás que solo te faltan unos pocos 
pasos para llegar a la meta. Es por esto que las personas disconformes siempre viven pensando en el 
mañana, ansiosos por el mañana, trabajando para el mañana y nunca disfrutan el hoy (y te desvelo el 
final: el mañana nunca llega).  

Pascal lo explica así:  

Examine cada cual sus pensamientos, y los encontrará completamente ocupados en el pasado y 
en el porvenir. Apenas pensamos en el presente; y si pensamos en él, no es sino para pedirle luz 
para disponer del porvenir. El presente jamás es nuestro fin: el pasado y el presente son nuestros 
medios, sólo el porvenir es nuestro fin. Así, jamás viviremos, sino esperamos vivir; y 
disponiéndonos siempre a ser felices, es inevitable que no lo seamos jamás.6 

Dios es tan generoso con sus hijos que nos da todo lo que necesitamos en Cristo y más. Nos da comida, 
bebida, trabajo y amigos para que los disfrutemos (Ecl 3:15). De igual modo, como un niño que se queja 
a la hora del almuerzo, rechazamos su generosidad, pensando que nos merecemos hoy lo que no está 
prome>do para mañana.  

La disconformidad es un círculo vicioso. Si vivimos solo para la casa de mañana, la promoción de 
mañana, el ftulo de mañana y la familia, solamente tendremos ansiedad e intranquilidad hoy. Como el 
hombre en los capítulos 5 y 6, quien era miserable al ganar y al perder, una persona disconforme nunca 
disfruta del hoy y nunca llega al «mañana». Vive por el viento del mañana, pero nunca lo atrapa.  

 

6 Blaise Pascal: Pensamientos, 172 [en línea], hOps://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/pensamientos--1/html/ff08eee4-
82b1-11df-acc7-002185ce6064_4.html#I_10._[Consulta: 4 sept. 2025.]  

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/pensamientos--1/html/ff08eee4-82b1-11df-acc7-002185ce6064_4.html#I_10._%5BConsulta:4sept.2025.%5D
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/pensamientos--1/html/ff08eee4-82b1-11df-acc7-002185ce6064_4.html#I_10._%5BConsulta:4sept.2025.%5D


 
21 

Tal como te enseña el Maestro, tu vida es vapor. Te estás quedando rápidamente sin «mañanas». No 
vivas sin nunca haber disfrutado el hoy.  

Hay una mejor forma de vivir: recibe este día como un regalo de Dios. Como vimos antes, si estás 
sa>sfecho con Cristo, no necesitas más regalos y eres libre de disfrutar de lo que >enes.  

Escucha al apóstol Pablo, inspirado en las enseñanzas de la muerte:  

Es cierto que con la verdadera religión se ob>enen grandes ganancias, pero solo si uno está 
sa>sfecho con lo que >ene. Porque nada trajimos a este mundo y nada podemos llevarnos. Así 
que, si tenemos comida y ropa, contentémonos con eso (1 Tm 6:6-8). 

Observa como Pablo predica la misma lección que nos enseña la muerte. Desnudos vinimos, desnudos 
nos iremos. No deposites tu vida en las cosas que la muerte te arrebatará. Por el contrario, si >enes 
suficiente comida y ropa, puedes estar conforme. El «nivel de vida» de Pablo en cierto sen>do es muy 
bajo. En otro sen>do, no podría ser más alto. La razón por la cual está sa>sfecho es porque >ene a Cristo.  

No digo esto porque esté necesitado, pues he aprendido a estar sa>sfecho en cualquier situación 
en que me encuentre. Sé lo que es vivir en la pobreza y lo que es vivir en la abundancia. He 
aprendido a vivir en todas y cada una de las circunstancias, tanto a quedar saciado como a pasar 
hambre, a tener de sobra como a sufrir escasez. Todo lo puedo en Cristo que me fortalece (Flp 
4:11). 

Pablo bajó sus expecta>vas del mundo y subió sus expecta>vas en Dios.  

Si la descripción de Pablo de una buena vida —ganar a Cristo incluso perdiendo todo lo demás (Flp 2:7-
8)— te parece demasiado básica, es porque sigues esperando mucho del mundo y no lo suficiente de 
Dios. Cuando estás sa>sfecho con Cristo no necesitas nada más que a Él, comida y ropa. Cualquier otra 
cosa es una bendición enorme de parte de Dios, que se te ha brindado para que la disfrutes.  

Así, a pesar de la aparentemente sombría perspec>va del libro de Eclesiastés sobre la vida bajo el sol 
(morirás, el mundo está roto, no serás recordado), nos repite una enseñanza. Siete veces asoma su 
cabeza por encima de las nubes para darnos una visión del cielo:  

Nada hay mejor para el hombre que comer, beber y llegar a disfrutar de sus afanes. He visto que 
también esto proviene de Dios, porque ¿quién puede comer y alegrarse, si no es por Dios? (Ecl 
2:24-25). 

Por tanto, celebro la alegría, pues no hay para el ser humano nada mejor bajo el sol que comer, 
beber y alegrarse. Solo eso le queda de tanto afanarse en esta vida que Dios le ha dado bajo el 
sol (Ecl 8:15). 

Estos pasajes solo >enen sen>do cuando comprendes las dos claves del contentamiento. La comida, la 
bebida, el trabajo, el matrimonio y las demás cosas no te darán vida. Dios anhela darte vida en 



 
22 

abundancia. Cuando en>endes estas dos cosas y estás sa>sfecho en Cristo, experimentas el efecto 
«rebote» por el cual podrás disfrutar realmente de las cosas en las que antes buscabas vida. En lugar de 
verlos como medios para la felicidad del mañana, puedes disfrutarlos en el presente.  

La felicidad es un regalo de Dios hoy.  

Preguntas para reflexionar: 

1. ¿Qué te impide disfrutar el presente y sus regalos?  

2. ¿De qué maneras te ves tentado a sen>rte disconforme? 

 

 

 



 
23 

Conclusión 

Déjame preguntarte nuevamente, ¿eres feliz? Si no lo eres, ¿por qué? Me imagino que es porque no 
>enes algo que crees que necesitas. Es porque crees que esa cosa que no >enes hará por > hoy lo que 
piensas que Dios no te está ofreciendo.  

¿Cuál es la solución? Baja tus expecta>vas de las cosas del mundo y sube las de Dios. Si >enes comida, 
ropa y a Dios, ya >enes suficiente. Tienes incluso más que suficiente. Tienes a alguien infinito que llena el 
vacío de tu corazón. Y, probablemente, >enes más regalos temporales de los que necesitas, cosas que Él 
te ha dado para que disfrutes mientras viajas a su encuentro cara a cara.  

La pregunta es: ¿es esto suficiente para >?  

Escucha nuevamente a Pablo, teniendo en mente que no hay nada que puedas ganar en el mundo (las 
cosas materiales no pueden sa>sfacerte y te serán arrebatadas cuando mueras): 

Sin embargo, todo aquello que para mí era ganancia, ahora lo considero pérdida por causa de 
Cristo. Es más, todo lo considero pérdida por razón del incomparable valor de conocer a Cristo 
Jesús, mi Señor. Por él lo he perdido todo y lo tengo por es>ércol, a fin de ganar a Cristo y 
encontrarme unido a Él. No quiero mi propia jus>cia que procede de la Ley, sino la que se 
ob>ene mediante la fe en Cristo, la jus>cia que procede de Dios, basada en la fe. Lo he perdido 
todo a fin de conocer a Cristo, experimentar el poder que se manifestó en su resurrección, 
par>cipar en sus sufrimientos y llegar a ser semejante a Él en su muerte. Así espero alcanzar la 
resurrección de entre los muertos (Flp 3:7-11).  

Solo podemos ganar en Cristo. Solo Él puede sa>sfacernos. Solo Él conquistó a la muerte. Halla tu 
sa>sfacción en Él, y tendrás contentamiento con todas las cosas.  


