
荣耀神的为父之道



 

 

 

 

荣耀神的为父之道 
 

 

凯尔·克劳奇 





实践指南  

3 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

目录 

引言 ............................................................................................. 5 

第一部分：先认识神的父性 ...................................................... 7 

第二部分：神作为 ................................................................... 10 

圣约儿女之父 

第三部分：在敬虔中长进 ........................................................ 16 

预备自己成为父亲 

第四部分：忠信父亲 ............................................................... 22 

应行使的领导权柄（弗5-6章） 

结语 ............................................................................................ 29 

注释 ............................................................................................ 31 



荣耀神的为父之道  

4 

 

  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

“你们做父亲的，不要惹儿女的气，只要照着主的教训和警戒养育

他们。” 

 

— 使徒保罗， 

以弗所书6:4 



实践指南  

5 

 

 
 

 

 
 

 

 

引言 
 
 

 

“我在此宣布你们成为夫妻。” 

 

作为经验丰富的牧师，这句话我曾说过无数次。但这次不同，我不是以牧师

的身份对教会成员说这句话，更是以父亲的身份，对我儿子和那位在彼时成

为我儿媳的可爱姑娘说。 

 

在那一瞬间，发生了一件对我个人而言意义深远的事：一个新的家庭诞生

了，有了新的一家之主。在此之前的全部人生里，我的儿子一直是我家的一

员，受我管束，顺服我的权柄。如今，他成为了另一个家庭的头。正如摩西

在创世记2:24所写：“人要离开父母，与妻子联合。”根据这节经文的古译

本，有句古老谚语称之为“离开与连合”。我能想到最贴切的词来形容那一刻

的感受是“沉甸甸的喜乐”。这份沉重，源于仪式的庄重，也源于意识到为人

父的岁月无法重来。我感到喜乐，因为我儿子长大成为了敬虔的男性 

——他将成为自己家庭里忠心的一家之主——这正是我多年为人父所努力追

求的目标之一。 

 

在那段日子里，我对为父之道进行了深刻的反思。对我的长子而言，我是否

树立了正确的父亲榜样？我是否在敬虔、谦卑、忠信、纯洁和慈爱中，让他

看见一个圣洁生活的榜样？既然已经走到这一步，我对其他子女的看顾与带

领，又当如何调整？ 



荣耀神的为父之道  

6 

 

  

 

 

我的反思中，既有令我追悔的遗憾，也有我相信做对了的事情。但最重要的

是，这些省思使我更加倚靠基督福音的盼望。我之所以是基督徒，并非因为

我相信自己能遵循一套完美为父的准则（或任何其他完美准则）。我成为基

督徒，恰恰是因为我无法遵循那完美的准则，即神的律法。即使我竭尽全

力，也远远达不到神的圣洁标准：“因为世人都犯了罪，亏缺了神的荣耀”

（罗3:23）。虽然作为父亲，我仍犯罪并亏缺了神的荣耀，但让我感到欣慰

的是：神，这位荣耀完美的天父，将他的独生子赐给了我（约3:16）。因耶

稣为我的罪被钉十字架，并在第三日复活，使我罪得赦免，并拥有了永生的

盼望。基督的福音一方面使我免于陷入自我厌恶的深渊，因我凭信称义而非

靠行为，包括我作为父亲的努力（罗3:28，加2:16）；另一方面，福音也激

励我活出蒙召的使命，忠心履行父职，因为我知道神已赐下圣灵，使我每天

都能活出救恩的生命，包括我作为父亲的劳苦（腓2:12-13）。 

 

本实践指南旨在帮助你看见：作父亲这一职分应效法神对他圣约子民的慈父

般的照顾。如此，当你努力成为一个好父亲时，圣灵会帮助你在他借着耶稣

基督所显明的救赎之爱中，使你得着安慰、信心与力量。 



实践指南  

7 

 

 
 

 

1 

先认识神的父性 
 
 

 

人类父性当效法神的父性 

在新旧约的许多经文中，神都被称为父。以赛亚祷告说“耶和华啊，现在你仍

是我们的父”（赛64:8）。在这个破碎世界里，有些人没有好父亲的帮助，大

卫提醒我们“神在他的圣所”做“孤儿的父”（诗68:5）。耶稣教导门徒祷告时要

称呼神为“我们在天上的父”（太6:9）。保罗说基督徒里面有神的灵，因此称

神为“阿爸！父！”（罗8:14-17；加4:4-6）。耶稣在被钉十字架前夜，在客西

马尼园也是如此称呼神（可14:46）。“阿爸”是一个易于发音的亚兰语词，类

似英文的 “daddy”（爹地），是孩童牙牙学语时最早学会的词汇。对基督徒

而言，以“父”来称呼神，是一种最亲密、最本能的表达。 

 

我们或许会自然以为，“父”这个称呼是用来比喻神对他儿女的亲密、看顾、

引导和供应。若按此假设，为父之道这个概念首先且更确切地适用于人类，

用于神则只是一种恰当的修辞手法，因此有学者主张当如此理解神的父性。

然而，圣经明确指出，神的父性与人类父职性之间的类比其实是反过来的。 

 

在以弗所书3:14-15中，保罗说：“因此，我在父面前屈膝——天上地上的各

家，都是从他得名。”ESV英译本将“各家”译为“family”，它的希腊文是

patria，意为“父亲身份”。ESV圣经的脚注甚至建议将“各家”翻译为“所有做父

亲的”。试以替代译法重读此句：“因此，我在父面前屈膝——天上地上所有

做父亲的，都是从他得名。”保罗想说明的是，神启示自己为父，不是因为他

与地上的父亲之间有某种对应关系；相反，神将“父”的称呼赐给人类，是为

了反映他的本性。人类父性应当效法神的父性，而不是反过来。 



荣耀神的为父之道  

8 

 

  

 

 

若一切父职皆源自“我们在天上的父”，那么对我们这些承袭真实、永恒父之

名的人来说，稍微思想“父”作为神的称呼的意义，将成为我们如何成为忠信

父亲的重要指引。 

 

神如何是“父”？ 

圣经以两种方式称神为“父”：（1）三位一体中的第一位格相对于第二位格

（即圣子）而言，就是永恒之父；（2）独一的三一真神在他与受造者所立

之约的关系中，被称为“父”。让我们简要探讨这两种称神为“父”的方式。 

 

1. 圣父与圣子之间的永恒关系。这一永恒关系把我们直接带入三位一体的奥

秘核心。不必因此紧张不安，三位一体的荣耀教义是否难以理解，且超越人

类的理解能力？确实如此。但这不应阻碍我们追求更深认识神，反应使我们

喜乐！我们所寻求认识和理解的神，本就超出我们有限的心智。这正是他值

得我们去认识的首要原因。保罗论及神那深不可测的知识时，感叹说：“深

哉，神丰富的智慧和知识！他的判断何其难测，他的踪迹何其难寻”（罗

11:33）！ 

 

三位一体的第二位格被称为“神的儿子”，因为他是父的所生。使徒约翰在其

著作中五次使用“独生”这个词来描述圣子与圣父的关系（约1:14；1:18；

3:16；3:18；约一4:9）。ESV英译圣经将其译为“only”，但NASB和KJV的译

本则更准确地译为“only begotten”（即独生子）。当一个孩子由父所生，他

在本质上与父亲是同类的。地上的父亲生出人类孩子；类比之下，圣父生下

圣子。换言之，“独生子”这个称呼确保我们知道圣子与圣父本质完全相同，

皆为真神。既然父与子同具完全的神性，那么神的父性就没有先后或始终。

这一难以理解的真理提醒我们：父性在神创世以先就已存在，并且无论他与

世界的关系如何，父性始终是他的本质。 

 

圣父与圣子的永恒关系与人类的父子关系，相似之处十分有限。在这一点

上，相异之处更为深刻：人类父子关系中的许多特征，如权柄与顺服、供应

与需求、管教与罪、教导与学习，根本不存在于永恒父子关系中。因此，本

实践指南将聚焦于神被称为“父”的第二种方式。 



实践指南  

9 

 

 
 

 

 

2. 神是他圣约儿女在天上的父。 

正是基于此意义，我们向神祷告时称他为“我们的父”。若三位一体第一位

格，因永恒地生了圣子而被称为父，那么这三位一体的神之所以被圣约儿女

称为父，乃是因为他给了他子民儿子的名分。因耶稣基督降世成就了救恩，

也因着圣灵被差遣进入世界，将救赎应用于我们的心，基督徒就到了永久性

的儿子名分。在加拉太书4:4-7中，保罗解释： 

 

及至时候满足，神就差遣他的儿子，为女子所生，且生在律法以下，要

把律法以下的人赎出来，叫我们得着儿子的名分。你们既为儿子，神就

差他儿子的灵进入你们的心，呼叫：“阿爸！父！”可见，从此以后你不

是奴仆，乃是儿子了；既是儿子，就靠着神为后嗣。 

 

因着这圣约所赋予的意义，“父”这个神圣称呼与人类父性最为相似。神作为

他子民的盟约之首被称为父；同样的，虽然方式不完全相似，地上的父亲也

蒙召在家里承担盟约性的领导职分。在本实践指南的下一部分，我们将探讨

神如何向我们显明他的父性，以帮助我们认识地上的父亲应履行的关键角色

与责任。 

 

讨论与反思： 

1. 为什么明白人类父职是以神的父性为范式，而非反过来，至关重要？ 

2. 这一部分的内容如何拓展了你对神父性的理解，以及你与他的关系？ 



荣耀神的为父之道  

10 

 

  

 

2 

神作为圣约儿女之父 
 
 

 

遵循以弗所书3:14-15的模式——所有做父亲的都是从神的父性得名——我

们将探讨神作为父与他子民之间的圣约关系，与人类父子之间的关系的相似

之处。“父”这个神圣的称呼至少向我们揭示了四个关于神及他与圣约子民关

系的真理： 

 

1. 作为主，他有权柄（约二4）。 

2. 作为供应者，他必看顾（太26:25-34）。 

3. 作为在义中操练我们的那位，他必管教与教导（来12:5-11）。 

4. 作为动了善工的那位，他必信实地成全这工，且要领许多的儿子进荣耀里

去（来2:10）。 

 

让我们简要探讨这四项真理，并观察每一项如何教导我们关于人类的父职。 

 

神为父的权柄 

神创造了整个宇宙，意即除了神本身，一切存在都是受造物。圣经在开篇就

明确地陈述：“起初，神创造天地”（创1:1）。神不是被造的；他的存在是必

然的、永恒的、绝对独立的。作为非受造的、一切的创造者，神对所有受造

物拥有绝对权柄。像我们这般有理性、有自我意识的受造物，理当向神献上

诚实的敬拜与完全的顺服。基督徒不仅是神所造，更是被神赋予儿子名分，

成为了他家里的人。神是他们的父，他们是他的儿女。这种圣约关系带来多

重恩典，也使人们与神的关系更为丰富和美好。然而，无论我们的救恩与儿

子名分如何丰富了我们与神的关系，都无法剥夺神的权柄这一个根本事实。 

 

使徒约翰写了一封短信（约翰二书）给一个教会及其成员——“给蒙拣选的太



实践指南  

11 

 

 
 

 

太和她的儿女”（第1节）——称赞他们在基督里的信心，并鼓励他们继续忠

心地跟从基督。他说：“我见你的儿女有照我们从父所受之命令遵行真理的，

就甚欢喜”（第4节）。约翰深知，基督徒与作为父的神之间有特殊的圣约关

系。因此，他鼓励他们继续遵行父的命令。他进一步指出，基督徒对天父的

顺服不仅是出于责任，更是爱的表现：“我们若照他的命令行，这就是爱”

（第6节）。 

 

正如神以慈父的权柄管束他的儿女，地上的父亲也被神设立在对子女行使权

柄的位分。我们生活在一个连“权柄”这个概念都被鄙视的世界，似乎没有人

愿意处在权柄之下，也没有人愿意执掌权柄。在现代人耳中，所有关于权柄

与命令的言语都充满了傲慢与压迫。我们这个时代盛行的反权威心态，实是

撒但在人类中散播最成功的谎言之一。但如果我们仔细研读圣经，就会发现

权柄本质是美善的。神为人类的社会秩序设立层级与权柄结构，为了使个人

生命与社会整体在世界上繁荣发展，不仅需接受神的权柄，更需顺服神所设

立的人类权柄结构。其中最基础的，就是家庭中的权柄结构。 

 

圣经首先明确指出：夫妻之间存在权柄（头）与顺服的关系（弗5:22-

33）。由此衍生出来的，是父母与子女的关系（弗6:1-4）。在神权柄之

下，地上的父亲当以舍己与慈爱之心，对妻子行使权柄，也要为子女在神面

前的福祉，对子女行使权柄。承担家庭中的权柄地位虽非易事，却是照着神

的旨意活出父性的必要条件。 

 

神为父的供应 

在著名的登山宝训中，耶稣向众人教导神如何慈爱地供应他们每日所需，他

说： 

 

所以我告诉你们，不要为生命忧虑吃什么喝什么，为身体忧虑穿什么。

生命不胜于饮食吗？身体不胜于衣裳吗？你们看那天上的飞鸟，也不种

也不收，也不积蓄在仓里，你们的天父尚且养活它，你们不比飞鸟贵重

得多吗？你们哪一个能用思虑使寿数多加一刻呢？何必为衣裳忧虑呢？



荣耀神的为父之道  

12 

 

  

 

你想野地里的百合花怎么长起来，它也不劳苦，也不纺线，然而我告诉

你们：就是所罗门极荣华的时候，他所穿戴的还不如这花一朵呢！你们

这小信的人哪！野地里的草今天还在，明天就丢在炉里，神还给它这样

的装饰，何况你们呢？所以，不要忧虑说吃什么、喝什么、穿什么。这

都是外邦人所求的。你们需用的这一切东西，你们的天父是知道的。你

们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了。所以，不要为明

天忧虑，因为明天自有明天的忧虑。一天的难处一天当就够了”（太

6:25-34）。 

 

耶稣在这段教导中，从普遍关系引申到亲密关系：神无差别地眷顾所有受造

之物。耶稣以天父供应飞鸟和花朵为例，令人联想到诗篇104:10-18，诗人

描述山谷泉源供野驴解渴、飞鸟啼鸣（第10-13节），地里青草供牲畜吃食

（第14节），地上树木供雀鸟搭窝（第16-17节），这一切都是神为了看顾

万物而赐下的。但耶稣要我们明白，神对我们的关爱远超乎祂对其他受造物

的关爱。那位慷慨供应万物的神，正是你我有特权称为“父”的那一位。“你们

的天父尚且养活”飞鸟（第26节）！“你们需用的这一切东西，你们的天父是

知道的”（第32节）！ 

 

在同一篇讲道中，耶稣进一步将天父的供应与地上父亲对孩子的供应进行类

比。在马太福音7:7-11中，耶稣说： 

 

你们祈求，就给你们；寻找，就寻见；叩门，就给你们开门。因为凡祈

求的，就得着；寻找的，就寻见；叩门的，就给他开门。你们中间谁有

儿子求饼，反给他石头呢？求鱼，反给他蛇呢？你们虽然不好，尚且知

道拿好东西给儿女，何况你们在天上的父，岂不更把好东西给求他的人

吗？ 

 

我们从天父身上学到，好父亲会供应儿女的需要。当然，神对他儿女的供应

是毫无限度的。而地上的父亲则必须辛勤工作，才能满足子女的各样需要。

要维持这种稳定的供应，就需要养成自我牺牲、延迟享乐、辛勤劳作和坚忍

不懈的习惯。但需特别注意的是：无论多么自律、如何培养习惯或努力工



实践指南  

13 

 

 
 

 

作，都不能保证一位父亲必能供应家庭所需。你的辛劳与关爱必须始终建立

在对神——你在天上的父——恒久的信靠与倚赖。因为唯有他“必照他荣耀的

丰富，在基督耶稣里使你们一切所需用的都充足”（腓4:19）。 

 

神为父的管教 

既然基督徒得到了神所赐的儿子名分，便当准备好领受他那出于我们益处的

管教。我们对管教的理解不应局限于惩罚性后果。诚然，好的管教包含惩

罚，但其本质不只是惩罚。纯粹的惩罚与带有管教性质的惩罚，其区别在于

预期的结果：前者追求报应，即公平地清算过错；后者的目的是教导，是为

了使受管教的人得益处。 

 

希伯来书的作者在希伯来书12:4-11中提醒信徒这一真理： 

 

你们与罪恶相争，还没有抵挡到流血的地步。你们又忘了那劝你们如同

劝儿子的话说： 

 

“我儿，你不可轻看主的管教，被他责备的时候也不可灰

心。 

因为主所爱的，他必管教，又鞭打凡所收纳

的儿子。” 

 

你们所忍受的，是神管教你们，待你们如同待儿子。焉有儿子不被父亲

管教的呢？管教原是众子所共受的，你们若不受管教，就是私子，不是

儿子了。再者，我们曾有生身的父管教我们，我们尚且敬重他，何况万

灵的父，我们岂不更当顺服他得生吗？生身的父都是暂随己意管教我

们，唯有万灵的父管教我们，是要我们得益处，使我们在他的圣洁上有

份。凡管教的事，当时不觉得快乐，反觉得愁苦，后来却为那经练过的

人结出平安的果子，就是义。 

 

希伯来书作者希望这些信徒将苦难视为主慈爱的管教，虽然痛苦，因为他是

慈爱的父，正以待儿女的方式对待他们。关于主如父的管教，我们可从这段



荣耀神的为父之道  

14 

 

  

 

经文注意到几个要点：第一，神只管教自己的儿女。世人都会遭遇艰难，也

都在神公义的审判之下，这审判终将实现。但唯有神的儿女被他管教。非他

儿女的，必面临惩罚，且无法从管教中得益。经文明确告诉我们：“主所爱

的，他必管教”（第6节），不受管教的就是“私子，不是儿子”（第8节）。这

段经文帮助我们理解到“父”这个称呼，不仅指神是创造主，更重要的意义

是，“父”这个称呼是为那些与神建立圣约关系的人保留的，唯有那些因信而

在基督里的人，才能进入这关系。 

 

第二，经文提醒我们：天父“管教我们，是要我们得益处，使我们在他的圣洁上有

份”（第10节）。虽然短期内“不觉得快乐，反觉得愁苦”，但“后来却为那经练过的

人结出平安的果子，就是义”（第11节）。再次强调，管教不仅是惩罚性的，更是

塑造性。它操练受管教的人，使人得益处，并在圣洁上有份。 

 

第三，经文明确将地上的父亲的管教职分与天父的管教进行类比。作者问：

“焉有儿子不被父亲管教的呢？”继而指出：“[我]们曾有生身的父管教我们，

我们尚且敬重他……生身的父都是暂随己意管教我们，唯有万灵的父管教我

们，是要我们得益处，使我们在他的圣洁上有份”（第9-10节）。地上父亲的

管教，乃是效法天父的慈爱管教。请注意，作者说生身的父“是暂随己意管

教”，对比之下，天父则是“要我们得益处”。这对比强调地上的父亲管教的有

限性。地上的父亲管教的目标应与天父一致，但人类往往做不到。因此，圣

经再次提醒地上的父亲，要常常仰望天父的帮助，在父职上始终倚靠慈爱天

父的恩典。 

 

神为父的信实 

你们的天父必成全他在儿女心里动了的善工（参腓1:6）。他是信实的，希

伯来书2:10说：“[原]来那为万物所属、为万物所本的，要领许多的儿子进荣

耀里去，使救他们的元帅因受苦难得以完全，本是合宜的。”在这节经文中，

希伯来书作者告诉我们：神借着苦难使主耶稣——救我们的“元帅”——的人

性生命得以完全。我们不可将“完全”理解为修补某种缺陷。相反，这个词源

自希腊文，意为“成全”。重点在于：为实现神永恒计划中拯救子民的目标，



实践指南  

15 

 

 
 

 

圣子必须经历人类的局限——包括身体和心智的成长（参路2:42）、受试探

的痛苦（参来4:15），以及肉体生命以死亡告终的痛苦、折磨和羞辱（参来

12:1-3）。神使耶稣因受苦难而得以完全，但切勿忽略其背后的原因！为何

“耶稣因受苦难而得以完全”是合宜的？希伯来书作者说，这是为了要领“许多

的儿子进荣耀里去”。 

 

主耶稣的道成肉身、生平、受死与复活都不是徒然的。正因这位“救他们的元

帅”受苦难，我们的天父就领许多儿子进入荣耀。他不会任你独自挣扎，也不

会在你痛苦时弃你不顾。天父既使救我们的元帅因受苦难而得以完全，也必

使你因受苦难而得以完全。他始终信实，必平安地领你进入荣耀里。 

 

我们天父自始至终的信实，恰好可以类比地上父亲的职分：第一，神对儿女

的信实包含一个目标——他一切慈爱行为与看顾都导向的特定目的。同样，

地上的父亲也当为儿女设定目标，并为之引导和服侍。这不是说要规划子女

生活中的每个细节，例如培养何种才能、从事何种职业；而是指地上的父亲

应将神为他儿女设定的目标，也作为自己为儿女所定的目标。地上的父亲需

以目标为导向，而这目标必须使儿女在属灵上得益处，也就是使他们在圣洁

上有份，以及最终进入荣耀里。第二，神持续工作，直至目标达成。同样，

地上忠心的父亲也绝不会停止为着儿女的救恩、在圣洁上的成长与一生属灵

的成熟，在通往荣耀的道路上，恒久奋战、劳作、劝勉、禁食并祷告。 

 

从神为起点的重要性 

我以“效法神的父性”为框架来探讨这个主题，希望能帮助你体会人类父性的

分量与荣耀。为人父是一种职分——一种呼召——不仅是在神面前（coram 

deo）、在神权柄之下（sub dei）履行的权柄，更是在效法神（imitatio 

dei）。神创造人类承载他的形象，并赋予男性独特的可能性，以对应信徒称

神为“父”，一个最基本、最亲密的称呼，从而履行“父”这一天职。 

 

讨论与反思： 

1. 神为父的权柄、供应、管教、教导和信实，如何塑造地上的父亲该有的



荣耀神的为父之道  

16 

 

  

 

样子？ 

2. 你能想到哪些地上的父亲可在这些方面堪作榜样？ 



实践指南  

17 

 

 
 

 

3 

在敬虔中长进，为

父职做预备 
 

 

一个人得先成为合神心意的人，才能成为合神心意的父亲。无论你是一位渴

望有朝一日成为父亲的年轻人，还是一位正在寻求鼓励与指导的父亲，我希

望这一部分的内容能帮助你认识敬虔男性的特质。 

 

何为敬虔？ 

“godliness”（敬虔）这个词由“God”（神）与“like”（像）组成，因此可以理

解为“像神”。虽然这确实是敬虔的一部分含义，但敬虔远不止于指我们在有

限的方面“像神”，它涵盖了我们作为蒙救赎之人的整个生命，即在圣灵的帮

助下，喜乐地顺服神的话语。简言之，敬虔可以定义为：按照圣经教导，忠

心活出基督徒的生命。虽然我们在今生永远无法达到完全的敬虔，但这应当

是我们不断努力追求的目标。 

 

操练敬虔的必要性 

使徒保罗对提摩太说： 

 

只是要弃绝那世俗的言语和老妇荒渺的话，在敬虔上操练自己。操练身

体益处还少，唯独敬虔，凡事都有益处，因有今生和来生的应许。这话

是可信的，是十分可佩服的。我们劳苦努力，正是为此，因我们的指望

在乎永生的神——他是万人的救主，更是信徒的救主。这些事你要吩咐

人，也要教导人。（提前4:7-11） 



荣耀神的为父之道  

18 

 

  

 

 

请注意这段经文的两个要点：第一，敬虔的长进不是自动发生的，你必须“在

敬虔上操练自己”（第7节）。“操练”一词在希腊文中原本用于描述运动员为

激烈赛事进行的训练。运动表现与技能不会自动提升，运动员必须投入时间

和精力去锻炼技能和增强体力，才能在比赛中脱颖而出。若运动员停止训

练，只依赖天赋或过往努力，不仅不会进步，反而会退步，体力、耐力与技

能都会随时间衰退。对运动员而言，停滞就是退步，对基督徒而言亦然。敬

虔必须积极、刻意地追求，有时甚至需要付上牺牲和痛苦的代价，因此保罗

说：“我们劳苦努力（辛劳与受苦），正是为此（即为了敬虔）”（第10

节）。 

 

第二，在敬虔上操练自己，是教导他人敬虔的先决条件。保罗吩咐提摩太操练

自己（第7节），然后才说“这些事你要吩咐人，也要教导人“（第11节）。不

仅如此，保罗提醒提摩太：他自己也是先操练这些事，然后才教导他。他说：

“我们劳苦努力，正是为此”（第10节）。这一观察对为父之道的意义显而易

见。父亲必须照着主的教训和警戒养育儿女（弗6:4），也就是说，父亲必须

“吩咐并教导”敬虔。但教导他人敬虔的前提，是必须先在敬虔上操练自己。 

 

操练敬虔的实际步骤 

你可能会问：“有哪些实际步骤可以让我在敬虔上操练自己？”以下列举若干

具体操练方式，每一项都是你需要在生活中培养的习惯，以促成敬虔的长

进。这里只是列出有代表性的内容，不求面面俱到。操练敬虔包含但不限于

这些内容。每项说明也并非全面详尽，The Mentoring Project（导师计划）

还有更多资源可供深入学习。 

 

1. 操练敬虔需要持续领受神的话语。 

在诗篇119:9中，诗人问道：“少年人用什么洁净他的行为呢？”他随即回答

说：“是要遵行你的话。”第11节继续道：“我将你的话藏在心里，免得我得罪

你。”你是否渴望成为敬虔男性，以致能作为敬虔父亲服侍主与家庭？那你必

须成为遵行神话语的人！ 

 



实践指南  

19 

 

 
 

 

每天都有信息洪流通过各类渠道涌入你的思维——社交媒体、主流媒体、音

乐、电影、书籍、交谈、邮件、广告牌与图像。这些信息大多不是神所启示

真理的反映，甚至与之相悖。这股信息如洪水般冲刷我们的思想，重塑我们

的心灵地貌，刻出未来思想流动的沟壑，侵蚀属灵的根基，甚至摧毁信仰的

结构。无论你是否意识到（尤其是当你没有意识到时），这信息洪流正在塑

造你的思想。如果你不积极地用属神的信息来抵挡属世俗的信息，还有什么

指望能在敬虔上得到操练呢？唯有圣经能用神的道充满你的心和整个自我

（参提书3:16-17）。只要每日投入时间与精力在圣经上，你就是在开辟正

确沟渠甚至河床，将一切信息洪流导向真理。 

 

领受神话语的方式有很多，最直接是拿起圣经阅读。你可曾通读全本圣经？

以一般阅读速度计算，大多数人每日花不到二十分钟即可用一年时间读完整

本圣经。我建议你使用一个好的读经计划，帮助你每日阅读，从而通读整本

圣经。另一种方式是聆听圣经，许多手机应用程序都有音频版本的圣经。你

可以在开车、入睡或任何场景中聆听神的话语。这种方式对经文背诵尤有帮

助。第三种方式是背诵经文并反复默想。最后，你应通过敬拜聚会中的公开

读经与讲道来领受神的话语。 

 

2. 操练敬虔需要定期参加地方教会的敬拜聚会。 

希伯来书10:24–25说：“又要彼此相顾，激发爱心，勉励行善。你们不可停

止聚会，好像那些停止惯了的人，倒要彼此劝勉；既知道那日子临近，就更

当如此。”希伯来书作者指出：为了彼此劝勉和敦促彼此追求敬虔而聚会，是

神子民必须进行的操练。定期参加地方教会的敬拜聚会虽不能使你成为基督

徒，但敬虔的基督徒必定会参与本地方教会的敬拜。 

 

若你尚未加入一个相信圣经、教导圣经并遵守圣经的地方教会，这将成为你

基督徒生命的明显破口，也拦阻你在敬虔上长进，进而影响你成为忠信的父

亲。请寻找一间忠于圣经的教会，并按其步骤成为会友。如果你已是地方教

会的一员，切勿低估这种联结对你基督徒生命的重要性。若有神的子民奉主

耶稣的名聚会，他必在他们中间（太18:20）。若你认真对待敬虔（与父



荣耀神的为父之道  

20 

 

  

 

职），请委身于地方教会。 

 

3. 操练敬虔需要常常祷告。 

保罗嘱咐帖撒罗尼迦信徒“不住地祷告”（帖前5:17），他并非要求信徒每一

刻都处在祷告的状态，而是劝勉他们要成为常常祷告的人。我们可以将这句

话解解释为“永远不要放弃祷告”。保罗知道那恶者会不断攻击神的子民，使

他们疲惫、变得属世而失去警醒。而不祷告是敬虔衰退的首个征兆，也预示

了事工的失效。若你要在敬虔上操练自己，就必须成为有纪律和常常祷告的

人。 

 

要成为一个祷告的人，必须对天上的荣耀和所处之邪恶时代存有战士般的心

态，因圣经明确指出：基督徒的生命是一场与那些意图毁灭我们的邪恶势力

的争战（参弗6:10-18；彼前5:8）。唯有明白争战紧迫性的人，才能做出有

效、有意义的祷告。雅各书4:2b-3说：“你们得不着，是因为你们不求。你们

求也得不着，是因为你们妄求，要浪费在你们的宴乐中。”约翰·派博（John 

Piper）评论这段经文时说： 

 

祷告在信徒手中失效的首要原因，是他们试图把战时对讲机变成家用的

内线电话。除非你相信生命是一场争战，否则你不会明白祷告的真正意

义。祷告是为了完成一场战时使命1
 

 

若要成为敬虔的男性与父亲，你必须成为一个恒切、不住祷告的人。 

 

1. 作为男性，操练敬虔需要培养符合圣经的男性气质。 

在这个性别与性取向极度混乱和迷惑的时代，“符合圣经的男性气质”这一术

语需明确界定。我所指的是圣经所教导的、特别适用于男性的品格特质与行

为模式。一个在敬虔上操练自己的男性，必会有意识地培养自己的品性和行

为模式，使自己符合神所呼召的男性角色。 

 

带领（领导力）就是这样一种特质/模式，因为圣经教导：神对男性的规范性旨意是

他们要成为丈夫与父亲（创1:28；2:24），而且神的旨意是已婚男性要以合宜的方

式领导妻子（弗5:22-23）与儿女（弗6:1-4），因此，所有男性都应培养领导技



实践指南  

21 

 

 
 

 

能，以便在家庭中有效实践此行为模式。此外，由于神设计男人在修理看守受造之

物时行使领导权柄（创2:15-16），男性培养并运用多种领导技能是合宜且美好的。 

 

此外，敬虔的男人在履行带领职责时，必须培养节制与温柔。在堕落的世界

里，人的败坏常使男人倾向以强凌弱——运用自身更强的力量来控制他人以

谋私利。这绝不是合乎圣经的领导方式。耶稣曾警告说，外邦领袖“操权管

束”下属，但神国的子民是通过追求下属利益来领导，即使需要付出巨大的个

人代价。所有基督徒都应具备节制与温柔的特质（加5:22-23），但男性尤

其要在行使权柄时活出圣灵的果子，使他们的领导不是属世的统治，而是敬

虔、目标导向的仆人式领导。 

 

2. 操练敬虔需要常常认罪和悔改。 

我们蒙召要作完全人（参太5:48）。但我们在今世无法达到完全，因为直到

耶稣再来、我们得荣耀的那一刻，罪才会从我们心中彻底根除。在当下，我

们内心存在一场争战——圣灵的工作引导我们走向公义，罪性的力量却驱使

我们行恶（参罗7:22-23和加5:16-23）。 

 

虽然明知今世无法达至完全，我们仍当渴慕并竭力追求。腓立比书3:12-14

说： 

 

这不是说我已经得着了，已经完全了，我乃是竭力追求，或者可以得着

基督耶稣所以得着我的。弟兄们，我不是以为自己已经得着了，我只有

一件事，就是忘记背后，努力面前的，向着标竿直跑，要得神在基督耶

稣里从上面召我来得的奖赏。 

 

在灵命成长与长进的过程中，“竭力追求”与“努力面前”的关键，在于如何正确

回应罪。基督徒仍会犯罪，但真正的基督徒会经历圣灵虽痛苦却满有恩慈的

责备。这责备使我们认清自己的罪，并引导我们悔改。约翰一书1:8-9对此有

深刻教导：“我们若说自己无罪，便是自欺，真理不在我们心里了。我们若认

自己的罪，神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不

义。”凡在敬虔上操练自己的人，必会养成认罪的习惯。 



荣耀神的为父之道  

22 

 

  

 

 

我永远不会忘记青年时期第一次读《纳尼亚传奇》时的一幕：每当佩文西家

的孩子犯错，狮王阿斯兰总会温柔而坚定地责备他们。孩子们总会找借口推

卸责任，或刻意省略细节，让罪行显得情有可原、没那么自私。但阿斯兰总

会发出低沉吼声来回应，无论是谁——爱德蒙、露西、苏珊还是彼得——便

立即领会其中的意思：必须坦诚罪的全部真相，如实地称罪为罪。唯有如

此，你才能真正得享属于自己的赦罪喜乐。 

 

为了预备自己在将来成为父亲，或当下成为更好的父亲，你所能做的最重要

的事，就是成为一位敬虔的男人，培养“在敬虔上操练自己”这一习惯。男士

们，当在敬虔上操练自己。 

 

讨论与反思： 

1. 属灵操练是否已成为你生活的常态？你可以在哪些方面更好地培养这些

习惯？ 

2. 门徒成长的有效途径之一是建立属灵问责关系。你可以邀请谁来帮助你

持守这些操练？ 



实践指南  

23 

 

 
 

 

 
4 

忠信父亲应行使的领导权柄 
 

以弗所书5:18-6:4记载了圣经中关于家庭关系最详尽的教导。在5:18中，保

罗教导以弗所教会“要被圣灵充满”。“被圣灵充满”这句话与路加福音和使徒行

传中的表述相似——指的是基督徒顺服圣灵，按照圣经明确的教导来安排生

活，并在万事上荣耀基督的状态。对保罗而言，“被圣灵充满”这一命令，与

加拉太书5:16–23中的“顺着圣灵而行”是同义的。在命令基督徒要被圣灵充满

后，保罗详述了这种充满所带来的果效：被圣灵充满的人会对神充满敬拜

（第19节）和感恩（第20节）之情，并愿意照着神为人类社会秩序——特别

是家庭——所设立的权柄与顺服结构来彼此顺服（第21节）。从第22节起，

保罗开始具体地教导家庭中的关系：他先论述夫妻关系（第22-33节），随

后讨论父母与儿女的关系（6:1-4）。使徒保罗对男性最主要的称谓是“头”。

他说：“因为丈夫是妻子的头，如同基督是教会的头”（第23节）。后来，保

罗以“父亲”这一特定职分来称呼一家之主（6:4）。保罗在这段经文中关于

“头”的教导，都与父亲的角色密切相关。 

 

为父者的领导权柄：以爱为本的仆人式领导 

保罗教导做妻子的“当顺服自己的丈夫，如同顺服主”（弗5:22），正是基于

“丈夫是妻子的头”（第23节）这一真理。这段对妻子的顺服教导清楚表明，

“头”的地位具有领导权柄。但在讨论作为一家之主的领导职责前，我们需要

先看保罗对丈夫的具体命令。 

 

读到妻子要顺服丈夫，以丈夫为“头”时，我们或许期待后文会出现“做丈夫

的，要领导你们的妻子”，或其他明确表达权柄的经文。但事实恰恰相反！保

罗说：“做丈夫的，要爱你们的妻子”。虽然这里默认作丈夫的拥有权柄，但



荣耀神的为父之道  

24 

 

  

 

爱的教导才是保罗给丈夫的核心命令。有些人据此辩论“头”的角色不代表权

柄或领导，但这种理解既不符合经文本意，也违背了圣经关于夫妻关系的整

体教导。 

 

保罗吩咐做丈夫的要爱妻子，并非在否定丈夫的领导权柄（否则他为何吩咐

妻子顺服、儿女听从？），而是因为他从耶稣身上看到了真正敬虔的领导样

式。敬虔的领导权柄不是为所欲为地发号施令，而是仆人式的领导：忠信的

领袖总会为了他所照看的人的益处，来做决定和指示。 

 

当保罗说做丈夫的要爱自己的妻子时，第25节清楚体现了基督的榜样：“正

如基督爱教会，为教会舍己。”基督为门徒舍命，并未削弱他作为主和最高权

柄的地位，反而展示了如何忠心地行使权柄——就是舍己。“正如人子来不是

要受人的服侍，乃是要服侍人，并且要舍命做多人的赎价”（太20:28）。 

 

这种以爱为本、一家之主的领导方式，同样适用于父亲与儿女的关系。在以

弗所书6:1，保罗吩咐做儿女的“要在主里听从父母”。请注意，这里吩咐儿女

要听从“父母”，表明丈夫与妻子需共同承担养育儿女的职责。然而，保罗特

别给了父亲积极的教导：“你们做父亲的，不要惹儿女的气，只要照着主的教

训和警戒养育他们”（弗6:4）。由此可见，母亲在养育中既承担对儿女的领

导权柄，同时也要顺服丈夫（即孩子的父亲）的领导，扮演帮助者的角色。 

 

这与我们在创世记1:26-28和2:18-24中看到的模式相符，而保罗在教导家庭

关系时正是以此为背景（他在以弗所书5:31引用了创世记2:24）。作为承载

了神形象的人，神吩咐男人和女人要一同治理受造界（创1:28）。在创世记

第2章的创世记载中，同样承载了神形象的女人，被造是为了帮助男人，而

男人则从耶和华那里领受了盟约责任：修理看守园子，以及不可吃分别善恶

树上的果子。如同亚当在伊甸园中为头、夏娃作为帮助他的人，做父亲的也

被赋予带领儿女的主要职责，母亲则在此角色中提供帮助。 

 

在具体指导父亲时，保罗首先吩咐“不要惹儿女的气”（弗6:4）。这条诫命表

明：父亲对儿女的领导和权柄，必须以儿女的最大益处为出发点。父亲行使



实践指南  

25 

 

 
 

 

领导权柄时，不可漠视子女的需求与福祉，也不能以满足自己的喜好为目

标。正如丈夫爱妻子，愿为妻子舍己，父亲也当照着神话语所定义的最佳益

处来带领儿女。只有在充分考虑儿女益处的前提下，保罗才吩咐父亲“照着主

的教训和警戒养育他们”。 

 

“不要惹儿女的气”这条命令蕴含着极大的智慧。作为父亲，你的目标不是像

外邦人那样“为主治理”儿女（参太20:23–28），也不是单纯地彰显权威。相

反，你的目标是带领儿女在你的教导与管教中，走向敬虔。为了不惹他们的

气，父亲必须留心儿女的需要、性格、不安感、易犯的罪以及长处。你必须

真正了解自己的儿女，才能明白如何有效地施行适合他们的教导与管教。 

 

做儿女的都需要父母的管教与教导，这是不争的事实。经文也明确要求儿女

顺从父母的权柄。但做父亲的必须用爱心和智慧的方式来实现这些目标。我

对十一岁女儿的教导与管教，可能完全不同于对十四岁的儿子，因为对儿子

有效的方法可能会惹女儿的气，反之亦然。当我们继续探讨领导权柄的其他

层面（权柄、管教与教导）时，不可忽视这第一个层面：以爱为本的仆人式

领导。若忽略了这个首要原则，其余一切终将归于徒然。 

 

为父者的领导权柄：绝对的领导权柄 

神所赐“头”的位份，本身就包含了权柄。作为一家之主，父亲必须对儿女行

使权柄。并非每个男性都被呼召或装备好在职场、教会或社区中担任领导职

分，各人领受的恩赐与才干各有不同，以不同方式有效地工作与服侍。那些

在家庭以外具有领导恩赐并担任领导职务的人，不一定比别人更有男性气质

或更敬虔。但在家庭中，神装备所有作为一家之主的男性，使他们成为家里

的领袖，并有能力行使权柄。如果你是已婚男性，你就是你妻子的头；如果

你是有儿女的男性，你就拥有管教他们的权柄。 

 

若拒绝在家中对儿女行使权柄，便是拒绝顺服神。有些男性需要被提醒：敬

虔的权柄是以无私的爱来施行，而不是以自私的控制来主宰；另一些则需要

被激励，以便接受神呼召他们承担的权柄地位。弟兄们，通过治理家庭来顺



荣耀神的为父之道  

26 

 

  

 

服神是你的责任，切勿忽略这点。 

 

为父者的领导权柄：管教 

当保罗吩咐父亲要“养育”儿女时，他指出了实现这一目标的两种方式：管教

和教导（弗6:4）。让我们逐一探讨。我在本实践指南前文已论证过，管教

不仅是惩罚，其最终目的是塑造受管教的人的品格，并使他们得益处。“万灵

的父管教我们，是要我们得益处，使我们在他的圣洁上有份”（来12:10）。

因此，管教是一种特殊的教导方式——具体而言，是以惩罚性后果为形式的

教导。因为在同一段经文中也说：“凡管教的事，当时不觉得快乐，反觉得愁

苦”（来12:11）。 

 

箴言为神的子民提供了许多关于为父之道的教导，因为其大部分内容都是所

罗门王写给他儿子的训诲。这些圣灵启示的话语，旨在教导所有的父和子。

在箴言中，关于父子关系反复出现的主题之一就是管教，箴言尤其指出了两

种不同的管教方式：杖和斥责。 

 

在箴言中，“杖”指的是施行责打的棍棒，作为惩罚的一种形式。一般而言，

箴言教导说，刑杖是为打愚昧人的背，即没有智慧的无知人（参箴10:13和

26:3）。箴言指出，智慧源于对神的敬畏和认识（箴1:7，9:10）。因此，愚

昧就是不认识和不敬畏神。凭着神所赐的智慧，所罗门知道愚昧（有时译作

“愚妄”）自孩提时便植根人心。所罗门的父亲大卫曾哀叹：“我是在罪孽里生

的，在我母亲怀胎的时候就有了罪”（诗51:5）。自从亚当在伊甸园犯罪后，

所有来到这世界的孩子都“死在过犯罪恶之中”（弗2:1-3）。因此，所罗门明

白，杖是一种惩治愚昧人的有效工具，也适用于管教孩子。他写道：“愚蒙迷

住孩童的心，用管教的杖可以远远赶除”（箴22:15）。另一处的箴言也说：

“不可不管教孩童，你用杖打他，他必不至于死。你要用杖打他，就可以救他

的灵魂免下阴间”（箴23:13-14）。 

 

根据这些经文的教导，父亲在管教孩子时可以使用体罚（或打屁股）。与当

今世界所推崇的愚见相反，神的话语表明：合宜的体罚非但不会伤害孩子，

反而有益于他们的长远益处，甚至可能拯救其灵魂。当然，如果父母缺乏节



实践指南  

27 

 

 
 

 

制或心存报复，体罚便会造成伤害。但有意效法天父慈爱之心的父亲，必定

会为了孩子的益处而施行管教，并以培育孩子圣洁品格为目标。按神心意施

行的体罚虽暂时令人痛苦，但从长远来看，“却为那经练过的人结出平安的果

子，就是义”（来12:11）。 

 

箴言中提到的另一种管教方式是斥责。刑杖是身体层面的惩罚，斥责则是言

语层面的警戒。斥责就是对错误行为说出责难之语，是指出罪恶的行为，并

称其为神眼中的可憎、人眼中的羞耻。唯有对在乎他人评价、具良知羞耻心

之人，斥责才有效。换言之，被斥责的人心中要有一定程度的智慧，才会将

责备听进去。箴言13:1说：“智慧子听父亲的教训，亵慢人不听责备”；再看

箴言17:10：“一句责备话深入聪明人的心，强如责打愚昧人一百下。”因此，

随着孩子渐渐长大，斥责的效果会日益显著，“杖”的使用则相应减少。 

 

为父者的领导权柄：教导 

除了管教，保罗还指出“教导”是在主里养育子女的方式之一（弗6:4）。管教

是一种带有惩罚性质的教导，“教导”则特指用言语进行的警戒。管教通常是

对罪行的回应，教导则可随时进行。父亲负有监督这一过程的特殊责任。 

 

圣经多处劝勉父母要教导儿女。父母要教导孩子处世的智慧，更要教导他们

认识神，以及认识自己与神的关系。第五条诫命要求做儿女的要“孝敬父母”

（出20:12）。这条诫命的预设是，做父母的当教导儿女认识神，以及在他

造的世界里如何正确生活。这也是为何这条诫命附带着在世长寿的应许。这

条诫命与应许的逻辑并不难理解：父母教导孩子遵行主的律法，孩子顺从父

母的教导，就是顺服主的命令，而遵守主诫命的结果，就是在地上的日子长

久。 

 

申命记6:6-7呼吁父母教导儿女耶和华的律法，明确表达了这一逻辑：“我今

日所吩咐你的话都要记在心上，也要殷勤教训你的儿女。无论你坐在家里、

行在路上，躺下、起来，都要谈论。”请注意，摩西具体说明了何时以及如何

将耶和华的话语教导给孩子。首先，第7节末尾说“你躺下、起来”，指的是一



荣耀神的为父之道  

28 

 

  

 

天的起始与结束，这说明了父母教导孩子是贯穿全天的任务。如果我们将主

的话存记在心上（第6节），将神的道教导儿女的机会就随处可见。 

 

其次，摩西说“无论你坐在家里、行在路上”，都要进行教导。“坐在家里”可能

是指家庭成员聚集在一起接受正式教导的时间。在古代，教师正式授课时，

通常是坐下向听众讲授（与我们今天站着讲课的习惯不同）。摩西可能是指

全家人一起阅读神的话语，并进行一定程度的教导。有些人称这种时间为“家

庭敬拜”。无论如何表述，关键是要去做。父母有责任确保孩子习惯从他们那

里接受神话语的正式教导。“行在路上”则可能是指日常生活中进行的教导。 

 

当保罗要求基督徒父亲“照着主的教训和警戒养育”子女时（弗6:4），他强调

这一责任主要落在父亲的肩上。母亲当然也参与管教和教导，但更理想的情

况是：父亲以身作则，并以作头的身份，营造一个以管教和教导为常态的家

庭氛围。 

 

讨论与反思： 

1. 为父者的领导权柄——以爱为本的仆人式领导、绝对的领导权柄、管教

与教导——你在哪一方面最需要成长？请与妻子（甚至与孩子）一起评

估你在这些方面的表现。 

2. 你如何在家庭中实践申命记6:6-7的教导？ 



实践指南  

29 

 

  

 

结语 
 

 

当我长子牵着新婚妻子的手沿着过道退场时，我开始深刻反思自己的父亲角

色。经过数日的自省，我得出的结论是：我不是一个完美的父亲。虽然我在

许多方面的为父之举符合本文的教导，但也有无数的例子显示我未能做到这

些。我在为父之道上和在其他事上一样，都犯了罪，亏缺了神的荣耀（罗

3:23）。有时我行使权柄是出于自私，而非爱；有时我放弃了应承担的权

柄，选择忽视那些需要我带领的领域；有时我管教儿女是出于罪恶的怒气和

自私；有时我又因怠惰而疏于管教儿女；有时我与儿女同行时错失教导他们

的良机；有时我坐家中，却忽略了聚集他们进行正式的教导。 

 

若你曾在基督里为人父，想必你也有同样的告白。也许你的境况更显艰难；

也许你的家庭并不符合以弗所书5-6章所描述的模式（夫妻与儿女住在一

起）；也许你因各种原因成为单亲父亲；也许你的孩子目前并不与你同住，

而是由他人照料。无论是一位真诚基督徒父亲的反复过失，还是家庭当中显

而易见的模式，但一个不变的事实是：作为基督徒父亲，我们都离应有之样

式相去甚远。 

 

鉴于此，我以两点劝勉作为结尾。第一，虽然我们承认自己无法完全达到基

督徒父亲的理想标准，但我们绝不可因此而灰心，停止追求这个目标。保罗

关于敬虔成熟的教导同样适用于父性：“忘记背后，努力面前的，向着标竿直

跑，要得神在基督耶稣里从上面召我来得的奖赏”（腓3:13b-14）。 



荣耀神的为父之道  

30 

 

 

 

第二，耶稣基督的福音带来了罪得赦免的好消息，也说明我们为什么能以一

种特殊、立约的方式称神为我们的父。当你努力效法神在约中的为父之道

时，你是以一个蒙他赦免一切过犯的身份来效法他。你是在认识自己有限、

深知自己不是神的情况下来效法他。因此，你应在自己作为父亲的软弱中，

仰望天上那位刚强的父；在失败中，仰望永不失败的父；在疲惫中，仰望永

不困倦的父。愿那位独一永活的真神赐你恩典，使你成为你孩子所需要的父

亲——一个能带领他们归向天父的父亲。 



实践指南  

31 

 

  

 

注释 
 

 
1. https://www.desiringgod.org/messages/prayer-the-work-of-missions 

http://www.desiringgod.org/messages/prayer-the-work-of-missions


 

 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

凯尔·克劳奇（KYLE CLAUNCH）是艾希莉的丈夫、六个孩子的父
亲。他在地方教会全职服侍二十余年。他现为肯伍德浸信会（Kenwood 

Baptist Church）长老，定期教授主日学，并在新近成立的肯伍德学院

（Kenwood Institute）担任讲师。自2017年起，他同时在美国肯塔基州路

易斯维尔的南方浸信会神学院（The Southern Baptist Theological 

Seminary）担任基督教神学副教授。 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


